«Специальная (коррекционная) общеобразовательная школа-интернат VIII вида»

 Дубовик Т.Д. Белый яр 2016 год.

**Иван Матвеевич Штыгашев-учитель, просветитель,миссионер,писатель.**

**Цель:** Ознакомление учащихся с литературным творчеством и культурно-историческим наследием И.М. Штыгашева, как части истории республики, его вкладом в развитие образования и культуры республики.

**Задачи**:Знакомство с просветительскими идеями, творчеством, миссионерской деятельностью;

-воспитание у учащихся чувства глубокогоуважения к людям посвятившим свою жизнь просветительству, образованию,литературе, миссионерству.

-формированиеу учащихся чувства патриотизма, гордости за свою малую родину. И ее историческое прошлое.

Оборудование: мультимедийная презентация, телевизор,

**Ход:** 2016 год объявлен в Хакасии годом Штыгашева.

Иван Матвеевич родился в 1861 году. Его жизнь и творчество объединяет три субъекта Сибирского федерального округа, Республику Хакасия, Республику Алтай, кемеровскую область, а также Татарстан, где И.М. Щтыгащев окончил Казанскую учительскую семинарию.

Иван Матвеевич принадлежит трем братским народам: шорцам( по отцу –шорцу из рода Каро-Шор), хакасам (по матери, которая была из сагаев), и алтайцам (по мироощущению). Подписывался «житель Алтая, шорец, И.М. Штыгашев».

Жизнь его бросала по разным местам, но так уж сложилось, что умер он там же, где и родился — в селе Матур. Сейчас это Таштыпский район в Республике Хакасия, а тогда, в 1861-м,
аалМатур располагался в Кондомо-Карачерской волости Кузнецкого округа Томской губернии. Место, сами понимаете, глухое, таёжное, не тронутое цивилизацией. Занимайся себе земледелием, разводи скот, рожай детей... Семья Штыгашевых, в принципе, так и делала. Но ещё и тянулась к знаниям, что у многих вызывало вопросы. Матурские жители в то время были «самого тёмного рассудка, чистые дикари». «Про книжное учение наши старики получили понятие очень недавно и то благодаря благому почину моего отца, отправившего старшего моего брата Сампсона в школу. Хотя они не презирали учения, но тем не менее опасались его в отношении своей религии; «Русскими хотят быть; отеческую веру оставляют, из-за них Ульгень и на нас наложит свой гнев», говорил народ про моего отца». Ульгень — это «верховное, самое чистейшее божество, живущее вверху, в воздушном пространстве».

Однако отец его оказался выше всех этих предрассудков, не побоявшись вступить в разногласие с шаманами, которым «очень хорошо было известно, что книжное ученье может нанести большой вред их священнодействию», — напишет он в книге«Поступление в училище и продолжение учения шорца (алтайца) Ивана Матвеевича Штыгашева».
Тяга к знаниям Ивана Штыгашева была настолько сильной, что в 1877 году он поступил в школу известного лингвиста, тюрколога, просветителя Василия Ивановича ВербицкогоселаКузедей. А это, между прочим, в 300 верстах от родных мест. И преодолеть столь немалое расстояние пришлось верхом на лошади. В полной неизвестности, что тебя ждёт дальше.
А ждало обучение, начавшееся 1 октября. «Трудно было мне на первых порах соперничать со школьниками, которые казались мне совсем учёными... — пишет он. — Для оправдания своего стремления к учению мне следовало приложить много старания, и я даже не выходил из училища с раннего утра до позднего вечера. Здесь он принял православную, веру выучил русский язык

Отец Василий оказал большое влияние на формирование мировоззрение Ивана Матвеевича. Заинтерисоал его изучением южносибирских языков, Алтайского. Хакасского. Шорского. Вербицкий первым отметил любознательность, способность юноши.

. Таким образом, пленяясь всё более и более школьным учением и изучением русского языка, я и не заметил, как прошло первое полугодие».

Так наступил 1878 год. Чем он запомнился Ивану? Сменой места учёбы. Его продвинутые одноклассники рвались в Алтайское миссионерское улалинское центральное училище. Но до села Улала (ныне Горно-Алтайск) ещё нужно было добраться. Доставить до места жадного до знаний юношу согласился кузедеевский миссионер Василий Вербицкий. «О. Василий с низким поклоном просил о. архимандрита принять меня в число пансионеров Улалинского училища. Боголюбивый пастырь, и раньше никому из инородцев не отказывавший, причислил и меня к своим питомцам, — делится воспоминаниями о тех годах Иван Матвеевич. — Училище состояло из трёх отделений. Так как я приехал из Кузнецкого округа, то воспитанники улалинского училища прозвали меня Иваном Кузнецким. Вот что странно и немного обидно для моих соплеменников: в Кузнецке звали меня Иваном Сагайским, в Улале — Иваном Кузнецким, а теперь, в Казани, меня зовут Ив. Алтайцем, и хоть бы раз кто назвал меня где-нибудь Иваном Шорцем!..»В делах учебных Иван Штыгашев так преуспевал, что ему доверяли обучать азбуке учащихся 1-го отделения училища. Закончилось всё тем, что отправили учиться в Казанскую учительскую семинарию. А так как он знал сагайское наречие, его буквально заставили, как он пишет, перевести «священную историю Ветхого Завета с алтайского языка на сагайский…» Сделает он перевод «[Истории Ветхого и Нового Завета](http://abakan.bezformata.ru/word/istoriya-vethogo-i-novogo-zaveta/2690695/%22%20%5Co%20%22%D0%98%D1%81%D1%82%D0%BE%D1%80%D0%B8%D0%B8%20%D0%92%D0%B5%D1%82%D1%85%D0%BE%D0%B3%D0%BE%20%D0%B8%20%D0%9D%D0%BE%D0%B2%D0%BE%D0%B3%D0%BE%20%D0%97%D0%B0%D0%B2%D0%B5%D1%82%D0%B0)» и с алтайского наречия нашорский. На этом его переводческая деятельность не закончится, а, наоборот, приобретёт более широкий размах. Книга «[Указание пути в Царствие небесное](http://abakan.bezformata.ru/word/ukazanie-puti-v-tcarstvie-nebesnoe/857137/%22%20%5Co%20%22%D0%A3%D0%BA%D0%B0%D0%B7%D0%B0%D0%BD%D0%B8%D0%B5%20%D0%BF%D1%83%D1%82%D0%B8%20%D0%B2%20%D0%A6%D0%B0%D1%80%D1%81%D1%82%D0%B2%D0%B8%D0%B5%20%D0%BD%D0%B5%D0%B1%D0%B5%D1%81%D0%BD%D0%BE%D0%B5)», переведённая с русского языка на шорское наречие, будет издана в Казани. Примет он активное участие и в издании церковной литературы на алтайском языке. Помимо всего прочего возьмётся за составление «Шорского букваря для инородцев восточной половины Кузнецкого округа», приложит руку и к выходу в свет «Словаря алтайского и аладагского наречий тюркского языка».
Та самая книга «Поступление в училище и продолжение учения шорца (алтайца) Ивана Матвеевича Штыгашева», написанная на русском языке, станет первым литературным произведением шорского народа. Чуть позже появятся «Записки о путешествии в Киев, Москву и её окрестности». Это он поделится впечатлениями от поездки по святым местам православной Церкви.По мнению специалистов, Штыгашев таким образом объединил собой родственные этносы — алтайцев, хакасов и шорцев, разделённых в 1920 — 1930-е годы прошлого века помимо их воли и желания на три разных народа.
В 1889 году его переведут диаконом в Кондомский стан миссии, а уже через год он станет священником Кондомской Богоявленской церкви.

За восемь лет деятельности на посту священника отец Иоанн, как говорят специалисты, обратил из языческой веры в православную 890 человек. Проявленное усердие его не осталось без внимания. В 1899 году он был высочайше награждён орденом Святой Анны третьей степени. В 1902 году его вновь награждают скуфьею, а в 1904-м он получилблагословение Святейшего Синода с вручением ставленой грамоты.

Возвращение в Матурский стан состоялось в 1905 году. Причём по его личной просьбе. Вместе с ним в его родные места приедут жена Пелагея Петровна и шестеро детей: Михаил, Пётр, Таисья, Валентина, Антонида и Зоя.
Последующие годы жизни Ивана Штыгашева будут ассоциироваться со строительством новой церкви. Причём сначала было запланировано перенести старую церковь на более сухое место, но от этой идеи решили отказаться — взявшись за возведение новой. Заложена она была в начале июня 1908 года. И, по словам очевидцев, имела церковь «хороший вид и приличные размеры». «Длина с папертью 30 аршин, ширина в самом храме 12 аршин, пристройка 6 — 8 аршин, алтарь полукруглый в диаметре 7 аршин, окна без малого 3 аршина с полуциркульными верхами, вышина с осьмириком 40 рядов, колокольня 23 аршина, осьмирик в диаметре 6 аршин, с 4 окнами в 1 1/2 аршины. Осьмирик и колокольня крыты железом и выкрашены зелёной краской. Алтарь осьмирик и пристройка внутри подшиты тесом». Однако построить одним махом здание не получилось. Строили, как это и водится, всем миром, и только 24 июня 1913 года Алтайская духовная миссия в лице преосвященного Мефодия — епископа Томского и Алтайского освятила матурскуюИверскую женскую обитель и церковь при ней.
Церковь, конечно же, не дожила до сегодняшних дней. Непростые 1930-е годы внесли коррективы в религиозный вопрос по всей стране. Но надо сказать, что атеистическое прошлое не наложило табу на сознание местных жителей. В нынешнем году матурские предприниматели взяли на себя благородную миссию — возведение в селе часовни, которая, безусловно, станет [подарком](http://tugmed.ru/%22%20%5Co%20%22%D0%9F%D0%BE%D0%B4%D0%B0%D1%80%D0%BE%D0%BA%22%20%5Ct%20%22_blank) к 155-летию Ивана Матвеевича.

Память о нём бережно хранится не только в нашей республике, но и в Кемеровской области.

 Для **се**годняшнего поколения он является образцом укрепления межнациональных связей между шорцами. Хакасами и алтайцами, формирования у них духовных православных ценностей.